
41

Праздничная культура и этикет башкир...

Научная статья
УДК 94(47): 395
ББК 63.529(2)-731+87.78
DOI: 10.14258/izvasu(2024)6-05

Праздничная культура и этикет башкир... 
(на примере весенне-летних календарных праздников)
Фаиль Габдуллович Сафин1, Розалия Рафкатовна Баязитова2

1Институт этнологических исследований им. Р.Г. Кузеева Уфимского 
федерального исследовательского центра РАН, Уфа, Россия, failsafin@mail.ru
2Институт истории, языка и литературы Уфимского федерального 
исследовательского центра РАН, Уфа, Россия, rosali8@mail.ru

Original article
Festive Culture and Etiquette of Bashkirs (on the Example 
of Spring and Summer Calendar Holidays)
Fail G. Safin1, Rozaliia R. Baiazitova2

1R.G. Кuzееv Institute fоr Ethnological Studies, Ufa Federal Research Centre 
of the RAS, Ufa, Russia, failsafin@mail.ru
2Honour Institute of History, Language and Literature, Ufa Federal Research Centre 
of the RAS, Ufa, Russia, rosali8@mail.ru

© Сафин Ф.Г., Баязитова Р.Р., 2024

Аннотация. Рассмотрены некоторые весенне-
летние праздники башкир с целью выявления в них 
особенностей праздничной культуры и этикета. 
Комплексное исследование данной формы органи-
зации досуговой деятельности башкир является ак-
туальной проблемой. Своевременность исследова-
ния также обусловлена государственной политикой, 
направленной на сохранение и укрепление тради-
ционных устоев и основ. В процессе исследования 
применялись структурно-семиотический анализ, 
сравнительный и описательный методы исследова-
ния. Проведенное исследование позволило опре-
делить, что народные праздники, аккумулировав-
шие в себе неписаные нормы поведения и этикет, 
комплексно воздействовали на воспитание молоде-
жи, способствовали формированию и укреплению 
многообразных связей как между отдельными лич-
ностями, так и между семьями, родственными 
подразделениями, родами, способствовали под-
держанию структуры общества. Праздничное эти-
кетное поведение включало в себя такие аспекты, 
как вежливость, уважение к окружающим, соответ-
ствующий внешний вид, произнесение благопоже-
ланий, следование правилам соревнований и т.д. 

Abstract. The given article considers some spring 
and summer holidays of the Bashkirs in the aim of defining 
their peculiarities of festive culture and etiquette. A com-
prehensive study of these forms of organising leisure 
activities of the Bashkirs is an urgent problem. The relevance 
of the study is also conditioned by the state policy aimed 
at preserving and strengthening traditional values and pil-
lars. In the course of the study, structural-semiotic analysis, 
comparative and descriptive research methods were applied. 
The conducted research showed that folk festivals, which 
accumulated unwritten norms of behaviour and etiquette, 
had a complex impact on the upbringing of young people, 
contributed to the formation and strengthening of diverse 
ties between individuals, families, kin, clans, and helped 
to maintain the structure of society. Festive etiquette 
behaviour included such aspects as politeness, respect 
for others, appropriate appearance, expression of good 
wishes, adherence to the rules of the competition, etc. 
The participants of the holiday strictly observed etiquette 
subordination in relation to elders, as well as to the female 
gender. Observance of etiquette in public life allowed 
a person to earn respect and authority among others. 
In some cases, participants of the feast were allowed 
to break the rules of conduct accepted in everyday life.

Известия Алтайского государственного университета. 2024. № 6 (140). С. 41–46.
Izvestiya of Altai State University. 2024. No 6 (140). Р. 41–46.



42

Известия АлтГУ. Исторические науки и археология. 2024. № 6 (140)

Для цитирования: Сафин Ф.Г., Баязитова Р.Р. Празд-
ничная культура и этикет башкир (на примере весенне-лет-
них календарных праздников) // Известия Алтайского госу-
дарственного университета. 2024. № 6 (140). С. 41–46. DOI: 
10.14258/izvasu(2024)6-05. 

For citation: Safin F.G., Baiazitova R.R. Festive Culture 
and Etiquette of Bashkirs (on the Example of Spring and Summer 
Calendar Holidays). Izvestiya of Altai State University. 2024. 
No 6 (140). P. 41–46. (In Russ.). DOI: 10.14258/izvasu(2024)6-05.

Участники праздника строго соблюдали этикетную 
субординацию по отношению к старшим, а также 
к женскому полу. Соблюдение этикета в обществен-
ной жизни позволяло человеку заслужить уважение 
и авторитет среди окружающих. В некоторых случаях 
участникам праздника позволялось нарушать правила 
поведения, принятые в повседневной жизни.

Ключевые слова: традиционная культура, календар-
ные праздники, башкирские весенне-летние праздни-
ки, этикет, культура поведения

Финансирование: Исследование выполнено в рамках 
государственных заданий ИЭИ УФИЦ РАН «Социальные 
основы этнополитических процессов в республиках Урало-
Поволжья». № АААА-А21-121012290085-3; УФИЦ РАН 
№ 075-00570-24-01 на 2024 г. и на плановый период 2025–
2026 гг.  

Funding: The given study was carried out within 
the framework of the state assignments of the IEI UFIC RAS 
‘Social Bases of Ethno-political Processes in the Republics
of the Ural-Volga Region’. No. AAAA-A21-121012290085-3; 
UFIC RAS No. 075-00570-24-01 for 2024 and for the planned 
period 2025-2026.  

Keywords: traditional culture, calendar holidays, Bashkir 
spring and summer holidays, etiquette, culture of behavior

В традиционном обществе особое внимание уде-
ляли организации и проведению народных праздни-
ков как форме передачи подрастающему поколению 
духовных знаний, житейского опыта, накопленных 
веками предшествующими поколениями. Народные 
праздники, аккумулировавшие в себе неписаные нор-
мы, правила поведения и этикет, комплексно воздей-
ствовали на воспитание молодежи, способствовали 
формированию и укреплению многообразных свя-
зей как между отдельными личностями, так и между 
семьями, родственными подразделениями, родами, 
способствовали поддержанию структуры общества. 

Возрастающий интерес к праздникам, в которых 
тесно переплелись ментальные особенности и миро-
воззрение народа, специфика его быта и образа жиз-
ни, знания и наблюдения над природой, обряды и ма-
гические действия, вполне обоснован. Комплексное 
исследование данной формы организации досуго-
вой деятельности башкир, выявление в ней норм 
поведения и этикета все еще остаются актуальной 
проблемой. Своевременность исследования также 
обусловлена государственной политикой, направлен-
ной на сохранение и укрепление традиционных усто-
ев и основ. Актуальность исследования праздничной 
культуры обусловлена также тем, что в ней отража-
ются важные аспекты индивидуального и коллектив-
ного поведения в обществе. В данной статье рассмот-
рены некоторые особенности культуры поведения 
и этикета башкир в рамках весенне-летних календар-
ных праздников. 

В традиционной культуре башкир различались ка-
лендарные, религиозные, семейные и другие празд-
ники. Праздничная культура башкир привлекала 

внимание философов, фольклористов, этнографов 
и нашла отражение в трудах Н.В. Бикбулатова [1], 
Л.И. Нагаевой [2], З.Я. Рахматуллиной [3], С.И. Ру-
денко [4], Р.А. Султангареевой [5], И.Р. Шараповой 
[6] и др. Так, в монографии «Башкиры» С.И. Руденко 
подробно описаны особенности организации и про-
ведения таких народных праздников, как «Һабантуй» 
и «Ҡарға бутҡаһы». Н.В. Бикбулатовым проанализи-
рованы некоторые формы организации досуга в со-
ветский период. Л.И. Нагаева акцентирует внимание 
на танцах, исполняемых на общенародных праздни-
ках, Р.А. Султангареевой исследованы обряды и обря-
довые действия, совершаемые во время проведения 
календарных праздников. Праздничная культура ста-
ла предметом исследования представителей философ-
ской школы республики. З.Я. Рахматуллина рассма-
тривает значение традиционных ценностей башкир 
и социальную роль народных праздников в современ-
ном мире. Сущность и специфика башкирских народ-
ных праздников и их роль в воспитании подрас-
тающего поколения раскрывается в исследовании 
И.Р. Шараповой. При написании статьи авторы опи-
рались на труды названных ученых, применялся ком-
плексный подход, предполагающий анализ историче-
ских, философских, этнографических работ и полевых 
и архивных материалов для выявления норм этикета 
в общенародных праздниках.

В процессе исследования применялись структур-
но-семиотический анализ, сравнительный и описа-
тельный методы исследования.

Проведенное исследование позволило определить, 
что народные праздники, аккумулировавшие в себе 
неписаные нормы поведения и этикет, актуализиро-



43

Праздничная культура и этикет башкир...

вали традиционные ценности, важные для башкир, 
комплексно воздействовали на воспитание молоде-
жи, способствовали формированию и укреплению 
многообразных связей как между отдельными лич-
ностями, так и между семьями, родственными под-
разделениями, родами, способствовали поддержа-
нию структуры общества.

Как известно, календарные изменения в приро-
де, а также некоторые хозяйственные, обществен-
ные и семейные события устанавливались обрядами 
и торжественно отмечались праздниками. Праздники 
служили средством налаживания и поддержания 
общественных связей, способом выражения народ-
ных традиций и обычаев, а также формой переда-
чи культурных ценностей из поколения в поколение. 
Календарные праздники, связанные со сменой вре-
мен года, изменениями в природе, имели важное зна-
чение в жизни многих народов, в том числе башкир.

Так, весенний праздник Науруз («Наурыҙ») — 
Новый год (Новый день, Новое солнце), отмечаемый 
народами Передней и Центральной Азии, праздно-
вался и башкирами. Он начинался в день весеннего 
равноденствия и продолжался до конца марта. Одним 
из известных праздников, проводившихся весной, 
в период возрождения природы, был «Ҡарғатуй» 
(праздновался центральными, восточными, заураль-
скими башкирами), «Ҡарға бутҡаһы» (праздник юж-
ных и западных башкир), который праздновался по-
сле прилета грачей. Праздник щавеля («Ҡуҙғалаҡ 
байрамы») устраивался после прорастания щавеля, 
кукушкин чай («Кәкүк сәйе») отмечался в мае, после 
прилета кукушки и т. д. 

Некоторые праздники были тесно связаны с се-
зонными видами хозяйственной деятельности. На-
пример, сабантуй («Һабантуй») раньше проводил-
ся до сева, а сейчас празднуют после полевых работ. 
Майское чаепитие («Май сәйе») устраивали после по-
севных работ, во время праздника произносили друг 
другу благопожелания, а также в этот же день делали 
банные веники. «Йыйын», проводимый летом, соби-
рал жителей нескольких деревень и был самым лю-
бимым праздником башкир. 

Как правило, праздники проводились с определен-
ной целью, отличались также составом участников. 
Общеизвестно, что праздники выполняли несколь-
ко важных функций в обществе. Например, во время 
проведения «Йыйын» «выслушивались советы, про-
исходил своеобразный обмен опытом хозяйствова-
ния, с особым вниманием относились к слову сэсэна. 
На йыйынах выбрали старшин, глав рода, назначали 
командиров войсковых частей, провозглашали баты-
рами наиболее заслуживших это звание сограждан. 
Здесь же обговаривались все вопросы, касающиеся 
жизни того или иного рода» [7, с. 214].

Устойчивость проведения традиционных праздни-
ков была связана с их функциями, а также с мифоло-

гическими, религиозными, ритуальными, социальны-
ми, культурными и иными основами. Как отмечают 
исследователи, «в архаичные времена он выступал 
не только в качестве необходимого отдыха после тру-
довых работ, но прежде всего как особое магическое 
действо, которое имело влияние на будущее наро-
да; как портал в другой — потусторонний — мир» [8, 
с. 36]. Сакральная функция праздника заключалась 
в том, что он обеспечивал коммуникацию между ми-
рами, представлял модели поведения и подражания 
посредством ритуала. Место и время проведения ри-
туализированных действий помогали обеспечивать 
связь с верхним и нижним мирами, придавали осо-
бую значимость происходящим событиям.

Народные праздники были направлены на уста-
новление и укрепление родственных, межсемейных, 
межродовых связей. Праздник предоставлял воз-
можность его участникам из окрестных деревень об-
щаться, а молодежи — выбрать себе пару. В процессе 
организации и проведения народных гуляний проис-
ходило нравственное, эстетическое, физическое, эко-
логическое воспитание подрастающего поколения, 
осуществлялась передача духовных ценностей и со-
циального опыта, этикетных норм. Об образователь-
ном и воспитательном потенциале народных празд-
ников пишет И.Р. Шарапова: «Приобщение к канонам 
традиционной культуры, в том числе и праздничной, 
развивает у детей и подростков исторические и эт-
нографические знания, чувство собственного досто-
инства и национальной гордости. Для системы со-
временного образования народные праздники могут 
стать "надежным помощником" в образовательном 
процессе» [6, с. 93].

В структуре праздников вместе с отличительными 
компонентами можно обнаружить такие общие мо-
менты, как сбор подарков, ритуальная часть праздни-
ка, проведение состязаний («бәйге»), одаривание по-
бедителей «бәйге», сбор и приготовление угощений, 
проведение совместной трапезы и произнесение бла-
гопожеланий. 

В преддверии некоторых праздников устраивали 
сбор подарков с участием молодежи и детей разных 
возрастов, реже — пожилых женщин. Непременным 
атрибутом предпраздничной процессии был шест 
для подвязывания подарков. Хождение по домам 
для сбора подарков и угощений для организации 
праздника было составной частью коллективно-
го мероприятия и не считалось нарушением эти-
кета, а в повседневной жизни подобное поведение 
не одобрялось. 

Так, при подготовке к празднику «Ҡарға бутҡаһы» 
организаторами выступали пожилые женщины: 
«Одевались они, как правило, в пестрые платья, в ру-
ках у них была разукрашенная палка. Они ходили 
по деревням и зазывали на праздник. К ним присо-
единялась детвора, которая дружно скандировала:



44

Известия АлтГУ. Исторические науки и археология. 2024. № 6 (140)

Ворона сизая (либо черная)
Кричит, кричит: “Кар-кар-кар! 
На праздник свой я вас позвала,
Тот, кто на праздник не придет,
Душою будет мал, мал, мал...” » [7, с. 206].

По заметкам Ш. Сюнчелея: «Доверенные люди об-
ходили дома по всей деревне и в первую очередь те 
дома (семьи), которые обзавелись за истекший год мо-
лодой невестой. Молодая обязательно готовила к это-
му празднику в подарок что-либо ценное — полотен-
це, шаль, шелковый платок и т. д.» [9, с. 38]. Хозяйки 
к шесту привязывали подарки, чаще изделия ручной 
работы, детям вручали сладости. В народе бытовало 
поверье, что чем щедрее хозяйка, тем больше благо-
получия придет в ее дом.

Скупость и жадность хозяев высмеивались в дет-
ских һамаках-закличках. Заметим, что в данной си-
туации по этикету детям позволялось высмеивать 
поведение и поступки взрослых. Некоторые хозяева 
побаивались, что упоминание имен в детских заклич-
ках может подорвать их авторитет среди односельчан. 
Сбор подарков проходил весело, радостно. Приведем 
описание этого действия, зафиксированное в XVIII в.: 
«По вечеру собираются из всей деревни молодые ре-
бята на отборных верховых лошадях, и, проехав всю 
деревню из конца в конец, из околицы возвращают-
ся, перед каждым домом делают великий крик и стук 
до тех пор, пока хозяин дома такую отборную артель 
чем-нибудь не наградит. По большей части наделяют 
их куриными яйцами» [10, с. 25]. Для каждого празд-
ника существовали свои зазывалки-приглашения. Вот 
пример такой заклички на сабантуй:

«Аллы-гөллө бүләк йыям,
һабантуйға килегеҙ!» 

(Собираем разноцветные подарки, приходите 
на сабантуй!)*.

Праздники практически всегда проходили по оди-
наковому плану-сценарию: встреча гостей, ритуаль-
ная часть праздника, состязания в силе и выносли-
вости, ораторском искусстве, совместная трапеза, 
увеселительная часть. Как правило, в канун или в день 
праздника приезжали гости, родственники, прожи-
вающие в дальних аулах. Ритуальная часть праздни-
ка проходила в соответствии с его целью и включала 
моления, жертвоприношения, произнесение благопо-
желаний и другие обрядовые действия. Организацией 
и проведением обрядов занимались старейшины, 
а женские праздники устраивали наиболее опытные 
женщины, знавшие тонкости исполнения обрядовых 
действий. На праздник весь народ собирался на уста-
новленном месте. В легенде «Ушкуль» Ф.Д. Неферов 
приводит описание приветствия хозяев и гостей: 
«Приезжие князья по очереди и старшинству рода 
подходили к Хассану, говорили ему каждый свое при-
ветствие и обеими руками пожимали его руку; при-

* Полевые материалы автора.

ветствовали они хозяйку и ее дочь, а также других 
княгинь с княжнами» [11, с. 133]. Как явствует из при-
мера, право начать праздник принадлежало старей-
шине рода.

Обрядовые игры и соревнования, обогащая со-
держание праздников, демонстрировали значимость 
определенных событий и явлений. Особое значение 
придавали конным скачкам, борьбе на поясах, кото-
рые привлекали внимание всей публики. А в неко-
торых случаях они считались основным компонен-
том праздника. Так, по исследованиям З.Г. Аминева, 
на сабантуе были обязательными конные скачки, со-
вершаемые по кругу — посолонь, ритуальный обход 
территории был связан с желанием ее оградить, обо-
собить [12, с. 14].

Необходимо отметить, что каждому состязанию 
был присущ определенный этикет. Так, обязательным 
элементом борцовского состязания «көрәш» было при-
ветствие участников, что демонстрировало уважение 
друг к другу. И.З. Хабибуллин отмечает: «После пое-
динка борцы также обменивались рукопожатиями. 
У башкир, согласно их обычаям, победивший борец 
протягивал руку побежденному сопернику, соперни-
ки обменивались рукопожатиями. Абсолютный побе-
дитель состязаний с живым бараном на своих плечах 
обходил круг борцовского майдана» [13, с. 12]. Также 
важно заметить, что к борьбе прибегали и при опре-
делении победителя на скачках. Об этом И.И. Лепехин 
сообщает следующее: если двое прискачут вместе к на-
значенному месту и схватятся за платок, то победите-
ля определяют борьбой [10, с. 26].

Состязания завершались вручением различных 
подарков победителям и участникам. Старшие по воз-
расту и статусу отвечали за определение победителей 
и их награждение. Так, согласно этикету, «распоря-
дители праздника, обычно уважаемые старики, за-
нимают свои места около майдана, расположившись 
со всеми подарками, предназначенными для раздачи 
победителям на соревнованиях и скачках» [9, с. 40].

Вручение подарков участникам соревнований про-
ходило по определенному этикетному сценарию. 
С.И. Руденко описал ритуал награждения победите-
лей национальной борьбы «көрәш»: «Поборовший 
подходил к одному из стариков, раздающих награды, 
и получал от него пару яиц, платок или просто лос-
куток материи. Полученный приз победитель сейчас 
же дарил кому-нибудь из лиц почетных, отцу, дяде 
или старику, которые обыкновенно отдаривали его 
деньгами (монетой в 50 коп. или рублем» [4, с. 235].

Русский ученый-путешественник XVIII в. И.И. Ле-
пехин писал, что на сабантуе победитель скачек по-
лучал платок, украшенный разноцветным шелком 
по краям. Он же отмечал, что данный подарок должен 
быть выполнен руками самой молодой замужней жен-
щины в деревне. Причем победитель должен был со-
рвать платок с шеста [10, с. 26]. Аналогичные сведения 



45

Праздничная культура и этикет башкир...

оставил писатель, путешественник М.А. Круковский 
[14, с. 62–63]. Также стоит отметить, что на праздни-
ках награждали и скаковую лошадь, которая пришла 
последней [15, с. 37].

Праздники завершались совместной трапезой, 
которая в зависимости от цели и участников празд-
нества имела некоторые особенности. Например, 
на празднике «Ҡарға бутҡаһы» в качестве основного 
блюда была каша, которую оставляли на пнях, под де-
ревьями для кормления птиц. Согласно материалам, 
зафиксированным в Стерлибашевском районе респуб-
лики, раскладывая кашу и остатки продуктов, участ-
ники произносят благопожелание: «Благополучие 
приходит в страну, жизнь; радость приходит к нам». 
Причем количество порций оставленной еды соот-
ветствовало количеству участников праздника [16, 
с. 200]. На сабантуе основным блюдом был бишбар-
мак, варкой мяса и приготовлением конских колбас 
в основном занимались мужчины. Приведем данные 
С.И. Руденко: «Во время борьбы на некотором рас-
стоянии от майҙан приготовлялось угощение. В до-
вольно длинной, неглубоко вырытой канаве раскла-
дывался огонь, над которым поставлено было в ряд 
несколько котлов с водой и мясом. Несколько чело-
век с заостренными палочками следили за варкой. 
Тут же рядом другая группа занята была приготов-
лением конских колбас, которые, как и сварившееся 
мясо, складывались в специально для этого приго-

товленное корыто (чаще челн). Сваренное мясо ре-
зали на мелкие кусочки для бишбармака. В некото-
ром отдалении для того же места для приготовления 
бишбармака несколько женщин приготовляли лап-
шу (һалма). Когда бишбармаҡ был готов, весь народ 
принимался за угощение, после которго уже под ве-
чер расходились и разъезжались по домам» [4, с. 237]. 
У башкир бытовало отдельное рассаживание мужчин 
и женщин во время праздничной трапезы.

Таким образом, цели проведения весенне-летних 
праздников были разные, но в то же время они были 
направлены на задабривание высших сил, укрепление 
связей, определение батыров, воспитание порастаю-
щего поколения и т.д. Праздничное этикетное пове-
дение включало в себя такие аспекты как вежливость, 
уважение к окружающим, соответствующий внешний 
вид, произнесение благопожеланий, следование пра-
вилам соревнований. Участники праздника строго 
соблюдали этикетную субординацию по отношению 
к старшим, а также к женскому полу. Старшие по ста-
тусу занимали почетное место, им же принадлежало 
право начинать праздник, награждать победителей. 
Знание и соблюдение норм этикета в общественной 
жизни позволяли человеку заслужить уважение и ав-
торитет среди окружающих. В то же время в некото-
рых случаях наблюдался отказ от правил поведения, 
принятых в повседневной культуре.

Библиографический список

1. Бикбулатов Н.В. Башкирский аул. Уфа: Башкирское 
кн. изд-во, 1969. 215 с.

2. Нагаева Л.И. Башкирская народная хореография. 
Уфа : Китап, 1995. 144 с.

3. Рахматуллина З.Я. Традиционные ценности башкир: 
история и современность. Уфа: ИИЯЛ УФИЦ РАН, 2023. 216 с.

4. Руденко С.И. Башкиры: историко-этнографические 
очерки. Уфа : Китап, 2006. 376 с. 

5. Султангареева Р.А. Йола — система и нормы жизне-
ведения башкир. Уфа : Китап, 2015. 216 с.

6. Шарапова И.Р. Башкирские народные праздники 
как социокультурный феномен. Уфа : РИЦ БашГУ, 2011. 128 с.

7. Башкирское народное творчество. Т. 12: Обрядовый 
фольклор / сост., вступ. ст., коммент., глоссарий Р.А. Сул-
тангареевой, А.М. Сулейманова. Уфа : Китап, 2010. 590 с.

8. Кибалко В.В., Борисов С.Н. Праздник и сакральное: 
ретроспектива // Вестник Московского государственно-
го университета культуры и искусств. 2019. № 5 (91). 
С. 35–41. DOI: 10.24411/1997-0803-2019-105042 р.

9. Научный архив Уфимского федерального исследова-
тельского центра Российской академии наук. Ф. 3. Оп. 2. 
Ед. Хр. 174. С. 1–103.

10. Лепехин И.И. Дневные записки путешествия док-
тора и Академии Наук адъюнкта Ивана Лепехина по раз-
ным провинциям Российского государства в 1770 году. 
СПб. : Тип. Императорской Академии наук. 1772. URL: 
https://runivers.ru/bookreader/book428024/#page/30/
mode/1up. (дата обращения: 3.08.2024).

11. Башкирия в русской литературе: в 6-ти т. Т. 2 / сост. 
М.Г. Рахимкулов. Уфа: Башкирское кн. изд-во, 1990. 432 с. 

12. Аминев З.Г. Пространственно-временные пред-
ставления в традиционной культуре башкир. Уфа: РИО 
РУНМЦ МО РБ, 2008. 44 с.

13. Хабибуллин И.З. Традиционная башкирская борьба 
курэш // Вестник Челябинского государственного универ-
ситета. 2008. № 35. С. 11–16.

14. Круковский М.А. Южный Урал. Путевые очерки. М. : 
изд. К.И. Тихомирова, 1909. С. 62–63. URL: https://dlib.rsl.ru/
viewer/01003759018#?page=33 (дата обращения: 3.08.2024).

15. Хисамитдинова Ф.Г. Мифологический словарь баш-
кирского языка. М. : Наука, 2010. 452 с.

16. Экспедиционные материалы — 2017: Стерлибашев-
ский район (материалы и исследования) / сост. Г.В. Юл-
дыбаева, Ф.Ф. Гайсина, А.М. Хакимьянова. Уфа : ИИЯЛ 
УФИЦ РАН, 2018. 352 с.



46

Известия АлтГУ. Исторические науки и археология. 2024. № 6 (140)

Информация об авторах
Ф.Г. Сафин, доктор исторических наук, профессор, главный научный сотрудник, зав. отделом этнополи-

тологии, Институт этнологических исследований им. Р.Г. Кузеева Уфимского федерального исследовательско-
го центра Российской академии наук, Уфа, Россия;

Р.Р. Баязитова, кандидат исторических наук, доцент, старший научный сотрудник отдела этнологии, 
Институт истории, языка и литературы Уфимского федерального исследовательского центра Российской ака-
демии наук, Уфа, Россия.

About the authors
F.G. Safin, Doctor of Historical Sciences, Full Professor, Chief Researcher, Head, Ethnopolitology Department, 

R.G. Кuzееv Institute fоr Ethnological Studies, Ufa Federal Research Centre, Russian Academy of Sciences, Ufa, Russia;
R.R. Baiazitova, Сandidate of Historical Sciences, Docent, Senior Researcher, Ethnology Department, Institute 

of History, Language and Literature, Ufa Federal Research Centre, Russian Academy of Sciences, Ufa, Russia.

References

1. Bikbulatov N.V. Bashkir Aul. Ufa: Bashkirskoe Knizhnoe 
Izdatel'stvo, 1969. 215 р. (In Russ.).

2. Nagaeva L.I. Bashkir Folk Choreography. Ufa: Kitap, 1995. 
144 р. (In Russ.).

3. Rahmatullina Z.YA. Traditional Values of the Bashkirs: 
History and Modernity. Ufa: IIYAL UFIC RAN, 2023. 216 р. 
(In Russ.).

4. Rudenko S.I. Bashkirs: Historical and Ethnographic 
Sketches. Ufa: Kitap, 2006. 376 р. (In Russ.).

5. Sultangareeva R.A. Yola — the System and Norms of Bash-
kirs' Lifestyle. Ufa: Kitap, 2015. 216 р. (In Russ.).

6. SHarapova I.R. Вashkir Folk Festivals as a Socio-cultural 
Phenomenon. Ufa: RIC BashGU, 2011. 128 р. (In Russ.).

7. Bashkir Folk Art. Т. 12. Ritual Folklore / Sost., vstup. st., 
komment., glossarij R.A. Sultangareevoj, A.M. Sulejmanova. 
Ufa: Kitap, 2010. 590 р. (In Russ.).

8. Kibalko V.V., Borisov S.N. Celebration and Sacral: a Ret-
rospective. The Bulletin of Moscow State University of Culture 
and Arts (Vestnik MGUKI). 2019. № 5 (91). Р. 35–41. (In Russ.). 
DOI: 10.24411/1997-0803-2019-105042 р.

9. Scientific Archive of the Ufa Federal Research Centre 
of the Russian Academy of Sciences. Fund 3. Inventory 2. Storage 
unit 174. Р. 1–103. (In Russ.).

10. Lepekhin I.I. Travel Records of Doctor and Academy 
of Sciences Adjunct Ivan Lepekhin Through Different Provinces 
of the Russian State in 1770. SPb.: Tip. Imperatorskoj Akade-
mii nauk. 1772. URL: https://runivers.ru/bookreader/book
428024/#page/30/mode/1up. (accessed:3.08.2024). (In Russ.).

11. Bashkiria in Russian Literature: in 6 Volumes. Т. 2 / Sost. 
M.G. Rahimkulov. Ufa: Bashkirskoe Knizhnoe Izdatel'stvo, 
1990. 432 р. (In Russ.).

12. Aminev Z.G. Spatial and Temporal Representations 
in the Traditional Culture of Bashkirs. Ufa: RIO RUNMC 
MO RB, 2008. 44 р. (In Russ.).

13. Habibullin I.Z. Traditional Bashkir Wrestling Kuresh. 
Bulletin of Chelyabinsk State University. 2008. № 35. Р. 11–16. 
(In Russ.).

14. Krukovskij M.A. Southern Urals. Travel Sketches. M.: 
Izdanie K.I. Tihomirova, 1909. Р. 62–63. URL: https://dlib.rsl.
ru/viewer/01003759018#?page=33 (accessed:3.08.2024). (In Russ.).

15. Hisamitdinova F.G. Mythological Dictionary of the Bash-
kir Language. Moscow: Nauka, 2010. 452 р. (In Russ.).

16. Expeditionary Materials – 2017: Sterlibashevsky District 
(Materials and Research) / Sostaviteli: G.V. Yuldybaeva, 
F.F. Gajsina, A.M. Hakim'yanova. Ufa: IIYAL UFIC RAN, 2018. 
352 р. (In Bash.).


